
 

Cuando las niñas dejan de hablar su lengua materna 
Traducción y autoría de michelle renyé (VERSION 2, 3ENE26) 

En Sisters. Workshops with Poems (por publicar) 
mujerpalabra.net > Clases y talleres 

  

 1	

Os presento mi traducción de un texto sobre la pérdida de una lengua materna de Sisters. Workshops 
with Poems del bloque A1, “Decolonizar la mente”, dedicado a poetas y activistas de naciones 
americanas de Estados Unidos y Canadá / Turtle Island. Concretamente, se trata del texto que cierra 
el taller “Qué son los derechos culturales” y precede al taller “Reiventar un idioma” que presenta a 
cuatro poetas: Dian Million  (Tanana Atabascana, EEUU) con “The Housing Poem”, Joy Harjo con 
“Strange Fruit” (Muscogee, EEUU), Tiffany Midge (Dakota, EEUU) con “Written in Blood”, y Connie 
Fife (Cree, Canadá) con “Dear Webster”.  

Aunque aún no he publicado estos talleres [que diseñé para la pública a medida que me 
educaba gracias a internet con fuentes directas y los movimientos sociales], en mujerpalabra.net > 
Clases y talleres he hecho una web que lista al menos a las poetas, vinculando a las webitas donde se 
encuentran sus poemas en el idioma original y traducidos (una tarea de los talleres), con audios. Allí 
iré publicando también traducción de talleres que me pidan las mishermanas y primas activistas. 
 
CUANDO LAS NIÑAS, NIÑES Y NIÑOS DEJAN DE HABLAR LA LENGUA MATERNA 
 
En Lingüística sabemos que la supervivencia de una lengua depende de que las niñas, niñes, 
niños la hablen, la quieran hablar, se identifiquen con ella. Pero las explicaciones padecen de 
un sesgo generado por un tabú creado por las naciones-estado coloniales en la sociedad. 

Las niñas no eligen libremente NO hablar una lengua materna o de la familia o su comunidad. 
Dados nuestros talentos como especie respecto al lenguaje, no es natural que le demos la 
espalda a una lengua materna, o que seamos incapaces de aprender idiomas. En nuestra 
humanstory más remota sobre todo estamos felices de encontrarnos con otras comunidades, 
nos contábamos historias, compartíamos conocimiento, practicábamos el trueque, construía-
mos monumentos, celebrábamos cosas. Somos animales sociales y con mucha curiosidad. La 
mayor parte de la población mundial es bilingüe y trilingüe. La razón por la que las niñas pueden 
dejar de usar una lengua no es porque ésta no les sirva. Si se avergüenzas de hablarla esto indica 
que hay un problema cultural. Cuando la sociedad prevalente transmite supremacismo cultural, 
las niñas perciben esta compleja trama de violencia, es una gran amenaza. 

 
La violencia contra un idioma es violencia muy compleja contra un pueblo; difícil de explicar porque se trata de un 
tema tabú en las naciones-estado coloniales, no podemos ni pensarlo. Pero las niñas, les niñes y los niños lo perciben 
con mucha claridad, como percibimos si hay aire para respirar. 

 
La inteligencia humana de las niñas es asombrosa: perciben lo que le es fundamental a la 
comunidad, para poder sobrevivir. Por ejemplo, los temas de lenguaje y género, porque son 
clave para la construcción de la identidad y las relaciones. 

LENGUAJE. Pensemos en familias inmigrantes o familias que se mudan a los centros 
urbanos en España o Estados Unidos. Las personas pequeñas perciben la situación de supre-
macismo, y esto les presiona para que se avergüencen de “la lengua de sus padres”. La madre 
y el padre, les progenitores, por su parte, quieren que su peque sea vista como nativa de la 
lengua dominante para su mayor protección. Si vivieran en una sociedad que respetara la 
diversidad humanas de las lenguas, las culturas, las identidades de las personas, no recha-
zarían nunca una lengua, sobre todo si fuera la materna. ¡Estarían felices de ser bilingües o 
políglotas! ¡Es valioso hablar diferentes idiomas, cualquier idioma es una entrada a un mundo!1 

 
1 De hecho, seríamos políglotas si no tuviéramos un tipo concreto de cultura humana 

presionándonos para sostener su odio absurdo y dañino. 



 2	

GÉNERO. Pensemos en una niña y un niño que comparten una amistad. ¿Qué hacen las 
personas adultas al verlo, qué les dicen? Les hacen sentir vergüenza al plantearles ideas que no 
se relacionan con lo que están sintiendo: el afecto de la amistad. De pronto, sienten vergüenza y 
abandonan la relación, o empiezan a jugar a que su relación es lo que esperan las personas adultas 
(heteronormatividad 2 ). Éstas no pueden ni imaginar lo inadecuada que es esta educación 
afectivo-sexual, pero podrían observarlo solas. 

 
Las personas pequeñas saben lo que es crucial aprender para su supervivencia. Su inteligencia humana les dice 
dónde hay violencia. Son tan vulnerables físicamente que necesitan ser parte del grupo que no recibe esas violencias. 
Hasta llegar a la adolescencia, cuando empiezan a analizar las cosas porque empiezan a preocuparse por cuestiones 
éticas y estéticas. Cuando tienden a querer resolver problemas de injusticia razonando no cómo impone la cultura 
(desde el miedo o el odio compulsivo) sino desde la empatía, como las personas enamoradas – algo de lo que se ríen 
las personas adultas en la cultura de violencia-prevalencia, para transmitirles los valores. 
 
¿Por qué construir tu identidad a costa de otras personas? 
¿Por qué enseñamos en la práctica que unos idiomas son superiores o inferiores, por qué 
traducimos afectos humanos a tipos de relaciones que no son? El cerebro humano está 
programado para aprender cualquier número de idiomas si lo desea (escuchar ayuda mucho). 
Hasta los dos años, ¡nuestra inteligencia lingüística es extraordinaria! La neurociencia ha 
planteado que escuchar idiomas en esos años nos evita perder una parte de nuestro 
impresionante talento para aprender idiomas (lo usas o lo pierdes).  Pero las personas adultas 
creen aún que les bebés no usan mucho sus mentes.  

La mayor parte de la población mundial habla varias lenguas. (Muchas de estas personas 
no son “blancas” me veo obligada a anotar.) Sin embargo, en España, las personas de 
regiones monolingües se van de vacaciones a las regiones bilingües ¡y no pueden decir ni una 
palabra en el otro idioma que habla la población a diario! ¡Es muy extraño! Ocurre igual con 
la población británica residente en la Costa del Sol. Tras décadas, no pueden decir “Hola” a 
una vecina que pasa, o “Gracias” a la cajera que le da una bolsa. No es natural, es cultural – 
ilustra el tema de las identidades en un mundo supremacista cultural, in un tipo de cultura 
humana que necesita despreciar u odiar la diversidad cultural.  

La historia patriarcal escrita nos ha dicho que somos así, el Hombre que protagoniza la 
historia que se sigue enseñando en el instituto y que nos deja a la mayoría fuera. Como ilustra 
el lugar de la Mujer en el sistema sexo-género patriarcal, las personas pueden ser socializadas 
no sólo para aprender obediencia al líder (apropiador), sino también para resolver problemas 
(escapar, vivir coexistir) sin usar la violencia física. 3  Así que hemos desarrollado formas 
noviolentas de luchar. No ha sido difícil: la especie humana es menos violenta que el modelo 
Macho por naturaleza, más maravillosamente compleja, más llena de potencial constructivo. 
Muchas especies evitan el enfrentamiento violento como aprendemos de algunos 
documentales hoy. Es arriesgado y no compensa. Demasiada tensión y energía. No sorprende 
que el Hombre cultural se haya pasado siglos enseñando a odiar.  

 
2 Una visión cultural que explica que nuestra identidad se forma en función de la reproducción 

humana, por lo que se nos asignan rasgos identitarios en función de los genitales reproductivos, algo que 
a todas luces es inadecuado, no sólo por todas las personas que quedan negadas, sino también porque 
tampoco las personas cis de este sistema identitario binario no construyen necesariamente su identidad 
en función de la reproducción. En mi mundo, que te guste leer a alguien, una canción, o pensar sobre 
algunos temas nada tiene que ver con los genitales. 

3 Tan prohibida a la Mujer en este sistema, que las mujeres aprenden a no resistirse a la violencia 
contra ellas del Hombre si esto implica usar la violencia física en autodefensa.  



 

Cuando las niñas dejan de hablar su lengua materna 
Traducción y autoría de michelle renyé (VERSION 2, 3ENE26) 

En Sisters. Workshops with Poems (por publicar) 
mujerpalabra.net > Clases y talleres 

  

 3	

Lo bueno es que toda esta violencia no ha logrado cambiar la naturaleza humana: muchas 
personas no podemos acatar el mandato cultural de violencia-prevalencia. Hemos conser-
vado y des-arrollado nuestros talentos de empatía e imaginación como recursos para la 
resolución de los problemas, hemos seguido siendo, hablando, relacionándonos, compren-
diendo, expresándonos, nombrando, comunicándonos en formas diversas, a pesar de los 
condicionamientos violentos. Como vimos en el bloque 0, creamos cambio social y cambio 
lingüístico que construye un mundo más humanizante. 

Los idiomas son formas de ser humanes y de entender el mundo. ¡No es de extrañar que 
siempre haya habido tantos! Es un regalo de nuestra creatividad como especie, coherente 
con el hecho de que la naturaleza es diversa y no existe una forma única de entender la vida 
y nuestra coexistencia en esta diversidad. La violencia-prevalencia es un enfoque destructivo 
que tenemos que superar para poder protegernos como personas, pueblos y naturaleza, 
algo que somos muy capaces de hacer como lo demuestra todo este no encajar que han visto 
estas culturas, al punto de que hemos sobrevivido. No estamos aquí por la guerra y el odio. 
Tenemos que entenderlo ya. Tenemos voces diversas, diferentes formas de ser como persona 
y como parte de un grupo, y nada de esto impone que tengamos que odiar a nadie por ello. La 
diversidad es valiosa para la supervivencia, la coexistencia, el conocimiento. Aprendemos de lo 
que hacemos diferentes y y reconocemos también lo que nos hace especie. 

 
Las actuaciones de las naciones-estado coloniales prevalentes en el Mundo Global son responsables de la continuada 
extinción de numerosas lenguas. Odiar los idiomas es destructivo, nos hace perpetuar los modos brutales de los 
sistemas de violencia-prevalencia que dominan el mundo humano. 
 
¿Por qué las niñas, niñes y niños abandonaron su lengua materna? 
Gracias a nuestra comunicación en internet, nuestras investigaciones que compartimos, el 
activismo social y cultural, hoy somos más conscientes de los males que nos trae el colonia-
lismo. Pensemos en el caso gravísimos del pueblo palestino atacado por una nación-estado 
colonial, en una época en que ya hemos comprendido que toda persona tiene derechos hu-
manos y culturales: el abismo que se ha abierto entre quienes toman las decisiones (que insis-
ten en proteger un genocidio ya de más de dos años) y las poblaciones del mundo (que pro-
testan). Desde inicios del siglo 21 han sido masivas las protestas de las poblaciones respecto 
a que las “soluciones” sean la guerra y la pobreza. 

Sabemos menos sobre cómo el pasado colonialismo ha continuado en nuestro presente 
cotidiano: cómo a la violencia abierta fue seguida de políticas de aculturización, cómo la estig-
matización y la exclusión siguen siendo justificas por la sociedad mayoritaria y las instituciones. 

Por qué las personas pequeñas dejaron de hablar su lengua materna en Estados Unidos 
y Canadá fue el resultado de políticas de aculturación, no su libre elección. Tras una violencia 
abierta, el desarrollo de las naciones-estado pasó a usar las políticas, “políticas de asimi-
lación” contra las naciones supervivientes. Secuestraron a las niñas, niñes y niños de familias 
que vivían en reservas y les llevaron a internados (residential schools) donde les sometieron 
a un trato cruel y degradante y a diferentes formas de tortura. La justificación de esto era 
que el profesorado tenía que hacerles olvidar su lengua materna y rechazar su cultura para 
“civilizarles”. Lo llamaban sin vergüenza “matar al Indio que llevan dentro”. 
 

p El sistema de internados formaba parte de una política colonial concebida para 
erradicar las culturas, lenguas y comunidades indígenas (…) que tuvo como consecuencia la 



 4	

separación de alrededor de (…) niños y niñas de sus familias, de su identidad y de sus 
culturas. (…) [E]n los internados abundaban el abandono y el maltrato de los niños y niñas 
indígenas, lo que causó miles de muertes. 

p Como resultado de una demanda colectiva anterior presentada por miles de 
sobrevivientes indígenas, el gobierno canadiense se disculpó formalmente por los daños del 
sistema de internados y mantuvo una Comisión de la Verdad y Reconciliación desde 2007 a 
2015 para investigar y registrar crímenes y violaciones de derechos humanos cometidos 
contra niños y niñas indígenas en los internados canadienses. 

p En enero de 2023, el gobierno canadiense accedió a pagar [una compensación 
económica tras una demanda para] “revitalizar la educación, la cultura y la lengua indígenas, 
a fin de apoyar a quienes sobrevivieron en la curación y la reconexión con su legado”. 

FUENTE: ¿Por qué es importante la reparación por el colonialismo y la esclavitud? (21 
octubre 2025) de Amnistía Internacional EEUU (amnesty.org) 

Cómo la identidad resiste para existir  
El hecho admirable es que incluso perdiendo una lengua materna, algunas poblaciones super-
vivientes resistieron culturalmente. No lo hicieron usando la guerra para someter a quienes 
no les respetaban. Luchamos de formas muy diversas por nuestras vidas y comunidades. 
Estos ejemplos hablan de cómo las personas de la especie pueden ser su propia identidad sin 
hacerle daño a otras personas. Es preciso que entendamos que la diversidad no es guerra, 
que en nuestras vidas cotidianas podemos hacer algo para detener la violencia y la injusticia. 

Como veremos, su activismo logró que las estructuras globales de dominación reconocieran 
los “derechos culturales”.4 El hecho de que las estructuras no respeten el derecho humanitario 
no significa que no haya tenido un impacto educativo en las poblaciones, quienes ayudan a las 
culturas a evolucionar. Muchas más personas comprenden hoy que el “poder” de la violencia se 
limita a la destrucción, que no ayuda a protegernos. La vida la sostenemos en nuestro cotidiano 
y con nuestras luchas sociales, que nada tienen que ver con el Hombre Armado y sí con 
Comunidades que protegen a las personas y la naturaleza porque es su prioridad. 

Escucharemos ahora a personas cuya lengua materna no es la de sus ancestras sino la de 
la gente que construyó una sociedad supremacista culturalmente hablando, que intentó 
aplastar las culturas que había en el territorio. 

 
Y Buscar fuentes directas sobre la prohibición de hablar idiomas en una nación-estado, para 
aprender de nuestras humanstories, ser conscientes de cómo se hace daño a un pueblo, a 
una cultura humana, y que podamos aportar a la reparación, procurarnos un tipo de evolu-
ción cultural que nos aleje de tanta brutalidad. Escribir sobre lo que aprendas OW  
 
Nota: OW significa Our Work, y como para el tema de las traducciones de los poemas, Sisters. Workshops 
with Poems incluye nuestras traducciones y algunos trabajos nuestros en respuesta a las tareas. En 
este caso, hice la tarea sobre el pueblo gitano porque empecé a hacer cursos, leer a activistas y libros 
escritos por personas gitanas en 2016 para deconstruir mi racismo antigitano cultural. Como para el 
caso de deconstruir mi androcentrismo, machismo y racismo cultural, es tarea inacaba-ble, pero el 
progreso lo cambia todo por dentro y es un aporte de evolución para la comunidad. 

 
4 De forma similar, en A2 [bloque dedicado a poetas y activistas negras estadounidenses] veremos 

ejemplos de luchas sociales que ayudaron a crear la idea de “derechos humanos”. 


